

# 睡眠瑜伽介绍

萨迦•赤千法王(第41任萨迦•赤津) ■ 著

"萨迦传承"翻译小组 汉译 Translated by "The Sakya Tradition" Translation Team



#### 2024 © All Rights Reserved



本作品的提供受到《知识共享许可协议》(署名——非商业性使用——禁止演绎)4.0 项下的著作权保护。本作品允许为合理使用的目的而复制或印刷,但需保留完整作者署名。

不得为商业利益或个人金钱报酬之目的而使用本作品。 详情参阅《知识共享许可协议》。

> "萨迦传承"出版 https://sakyatradition.org

电邮 : info@sakyatradition.org

微信公众号: sakyatradition

微博: sakyatradition

IG: the\_sakya\_tradition

Facebook: TheSakya

Youtube: 萨迦传承 The Sakya Tradition

Soundcloud: the-sakya-tradition

萨迦法藏: www.sakyatreasures.com

Twitter: Sakya Tradition

结缘书籍(非卖品),严禁用作商业用途

## 鸣谢

尊圣的萨迦·赤千法王(第 41 任萨迦法王),于 2011 年 2 月 19 日在新加坡萨迦寺赐予此开示。"萨迦传承"于 2024 年准备、编辑和出版此文字稿的英文版。"萨迦传承"是非盈利组织,致力于保存和广泛传播荣耀萨迦派的珍贵法教,同时"萨迦传承"翻译小组亦把此文翻译成中文。

本篇由 Maria Julia Silva、Helen Hong、谢宝萍、谢宝葵及李志光慷慨赞助。我们亦要衷心感谢所有的发心人员,为整理本篇开示所付出的贡献和努力。

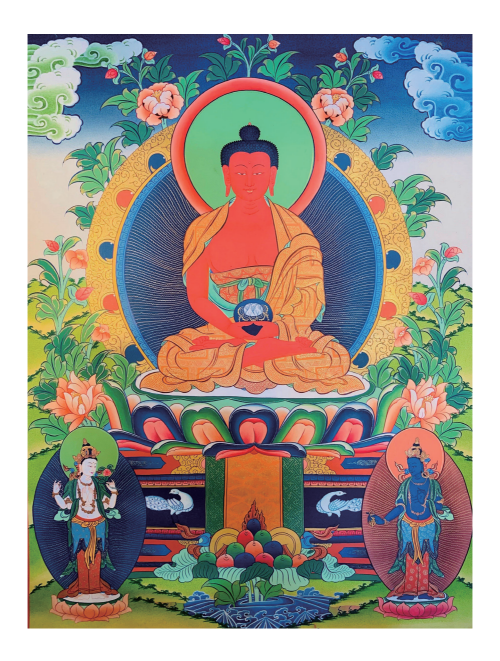
以此功德,愿尊圣的第 **41** 任萨迦法王健康长寿、长久住世、法轮常转。

佛法说:有生必有死,死亡无可避免;唯一不确定的 是具体何时死。既然死亡是人类无法幸免的经历,坦 然面对,为之提前做好准备,除了能克服恐惧,更能 将之转为解脱乃至于成觉的因缘。因此,睡眠瑜伽就 显得极为重要。

那何为睡眠瑜伽呢?它与解除死亡的恐惧之间有何关 联?又该如何练习呢?这类法门的核心与目标同解脱 与成觉之道是何关系?

本篇浅显易懂,若仔细阅读后反复审思、践行,则会对于"生活即佛法"有更甚深的体会。如此,无论生活发生何种状况,无论生、死、中阴带来怎样的恐惧和不确定,我们皆能从容面对、充分克服,实现短暂与究竟的目标。





阿弥陀佛

### 睡眠瑜伽介绍

颇瓦法是神识离开肉身时引导神识的方法,有几种不同类型。本次的睡眠瑜伽介绍,是一种称作"阿弥陀佛睡眠瑜伽"的颇瓦法,其目的是引导神识在临终时,往生阿弥陀佛的佛刹<sup>[1]</sup>或净土<sup>[2]</sup>。

伟大的世尊佛陀曾说:一切和合的事物皆为无常。当然,我们的生命也是无常的。万事万物都在变化中,我们现在拥有的身体看似具实质性的实存之物,其实并无实质性。无常的四种结局(即:无常四际)的教法告诉我们:

聚集的尽头是分散(即:聚际必散)

累积的尽头是耗尽(即:积际必尽)

高的尽头是跌落(即:高际必堕)

生的尽头是死(即:生际必死)

聚际必散。我们来自五湖四海,现在大家齐聚一堂。然而,

当聚会的因与条件(即:缘)灭尽时,大家就要分别,然后各奔东西。最终,本次聚会无人留下。

积际必尽。无论我们获得多少财富或积累多少财产,最终都 会耗尽。

高际必堕。无论我们有多崇高的社会地位、处尊居显,无论 我们怎样权势倾天,最终都会下堕。

生际必死。在此世间出生的任何人终将一死。从未有谁生而不死,或者大限来临时不会死。我们死亡之时,所有的财产和亲友都将弃之身后,甚至是我们在母亲子宫受孕那天起,便陪伴自己的宝贵人身,亦要舍弃。我们精心照料身躯,确保身躯不会感觉过冷、过热、太虚弱或太饥渴。尽管我们竭尽全力地照料我们所保护的身躯,但最终,我们却不得不抛下宝贵的身躯。

我们死时,没有什么会留下,唯独神识存续,神识与身体分离,就像一缕丝发从一块酥油中被抽出。之后,神识不得不在没有任何帮助或陪伴下,独自去往某个未知的目的地。有些人认为,当我们的肉身以这样那样的方式被处理时,神识也会同时消失。然而,强而有力的神识,虽然不可见,亦难以描述,却不会轻易消失。它必然继续,而我们不确定自己去往何方,或者可能在堕入恶道中。我们无法确保自己的目的地。我们不由自主。业风或说烦恼的风吹到哪里,我们就被迫去往那里。

临终的时刻是至关重要的,那一刻就像一部车即将坠入悬崖之际,在那千钧一发的瞬间向反方向转动车轮,就能避免车祸。同理,在临终的关键时刻,这种改变航向的能力可以让人免堕恶道,同时神识可直接往生佛刹。这就是在此即将探讨的特殊践行。

颇瓦法并不是金刚乘所独有的法门,它是显宗与密宗共同的践行。事实上,颇瓦法主要基于显宗,其中的主要来源是《普贤行愿品》,此文与伟大的印度大师的窍诀指引相契,这些教法传授给了大喇嘛萨迦•班智达(萨迦•大学者;萨迦四祖)与其侄儿多衮•究吉•八思巴(怙主•法•圣者;萨迦五祖)。

通过这种佛法践行,我们的确可以指引自己的神识往生佛刹; 然而,要让它起作用,需要从咕噜<sup>[3]</sup> 那里获授传承。此教法分四 部分:前行、正行、结行、践行之利益。

#### 一、前行

我们不知道自己已造的恶业会导致我们在死亡之时堕入恶趣,恶趣中有无法想象的痛苦。即使转生善道,显现上也是苦乐参半,也没有真正的快乐。我们通常认为的幸福快乐之事,事实上,却是另一种形式的痛苦与苦难。

意识到这一点,我们就不应想留在轮回六道的任何一道中; 我们反而该虔诚地发愿,在死亡之时往生佛刹。虽然佛刹很多, 但普通人可能往生的只有一个,那就是阿弥陀佛的佛刹,即极乐 世界<sup>[4]</sup>。通过向阿弥陀佛做特殊的祈愿和祈祷,只要有着强烈信 心并祈愿往生极乐世界,即使普通人也能带着遮障和烦恼往生阿 弥陀佛净土。

信心有三个面向:清净信、欲乐信与胜解信:

- 你听闻(即:闻)与审思(即:思)极乐世界与阿弥陀佛自身的良好品质(即:功德)时,赞叹不已,以至于一切困惑和疑虑都烟消云散,体验到一种极大的解脱感。此乃清净信。
- 你看到佛的殊胜品质,同时发愿为了利益有情众生,自己也要获得这样的品质时,这就是欲乐信。
- 你经过仔细地分析,才能确信它们是真实不伪的真相——不 只是因为有人告诉你,你就相信——当你因仔细分析而确信 这些伟大的品质时,这就是所谓的胜解信。

#### 佛堂陈设

如果条件允许,请来一幅巨大的极乐世界的唐卡;如果条件 不允许,就摆放好一张阿弥陀佛的画像或照片,画像面朝东方。 阿弥陀佛的净土在西方,因此画像应面向东。 然后,在画像前应布置诸如鲜花、熏香、水、食物等等任何 你可以准备的供品。

#### 准备阶段

此瑜伽练习是一种睡眠颇瓦法,意思是恰要在入睡前练习。它有几个准备步骤。第一个准备步骤,如同所有的佛法践行一样,要从错误之道转入正确之道——换言之,就是要皈依,此乃必要步骤。

如果你想抵达一个未知的目的地,首先你需要一个能为你指引正确道路的向导。在本语境中,"目的地"是解脱与证悟的境界。通过皈依佛陀,你将他视作通向解脱与证悟之道的向导。当然,你一定要自己在道上前行,但要以佛陀为向导。

第二个皈依对象(即:对境)是"法"。践行法就是在道上前行。事实上,我们主要的怙主是法,因为只有通过践行法,我们方能趋入且穿彻法道——通往解脱与证悟目的地的道路。因此,我们皈依法作为道。

因为旅途道阻且长,如果我们有正前往同样目的地的友伴, 必大有裨益,这样他们就能在旅途中陪伴我们。"僧"是我们法 道上的友伴,因此我们皈依僧。 通过皈依佛、法、僧三宝,我们会被正确地安置于正道。我们提及的文本里有个长版本的皈依文,为了简化流程,我们使用一个较短版本的皈依文。这个短的版本结合了皈依文和发菩提心,或说生起证悟之心。证悟之心,指的是为了利益一切有情众生而要获得证悟之愿。

第二个准备步骤,是让我们从低阶法道转入高阶法道,即发起菩提心。当拥有无伪的菩提心,或证悟之心时,我们所做的每一个行为、每一个践行——一举一动,都完全是致力于利益一切有情众生。菩提心是为此目的——利益每一位有情众生——而获得圆满证悟的愿心或动机。为了实现此目标,我们决心践行此阿弥陀佛禅修。

由伟大的印度大师阿底峡所著、结合皈依和生起菩提心的四句偈颂:

诸佛正法贤圣僧, 直至菩提永皈依。

以我所施诸资粮, 为利有情大觉成。

你应怀着真挚心去皈依和生起证悟之心,来念诵此祈祷文 三遍。

下一步是要思维你现在的所在地,不再是普通的地方,而是极乐世界——圆满的阿弥陀佛佛刹。你在广袤无垠的绿色原野中央,原野中有波光粼粼的溪水。鸟儿在树林里歌唱,树的叶子与花朵由珍宝组成。清风徐来,让你惬意。观想你以本尊形色示现,可以是任何本尊,但在这个情况下,观自在菩萨是合适的选择,因为阿弥陀佛是观自在菩萨的咕噜或其种姓的部主。所以,观想你自己完全以观自在菩萨形色示现,要么四臂,要么千臂,或是其他形色。四臂观自在菩萨是最简单的形色。无论哪种情况,你都应尽可能将观自在菩萨观想得清楚分明。

你面前有一个宝座,宝座之上有一朵粉色花瓣的莲花,莲花之上有一月轮。月轮之上,是以人的形色示现的阿弥陀佛,红色,一面二臂,以禅修姿势而坐(即:结毗卢七支坐),手持盛满甘露的钵盂。可将阿弥陀佛观想为两种形色。第一种是出家形色:削发、无任何装饰,身着三衣,这是我们常见的形色;另一种是被称作报身的形色:红色,一面二臂,长发,佩饰,如冠冕、耳环、项链等。

无论你观想哪一种形色,阿弥陀佛都由三十二相<sup>[5]</sup> 与八十随好<sup>[6]</sup> 庄严。你要观想得非常清楚,但要牢记,佛的身体并非像我们的血肉之躯这样的质地实在——阿弥陀佛的身体由光构成。虽然形状与颜色栩栩如生,但并无自性,恰如彩虹、如镜花水月。通常,我们说到现相或所见时,意思是某物以我们通常所设想的某种存在方式而存在。然而,在这里,世俗意义上的显现与空性彼此并不矛盾。显现即是空性,因为形色并非固态的身体,虽然身体也是清晰可见,这表明显现与空性无二无别(即:明空不二、显空不二)。

接下来,为了积累福德、净化恶业(即:积资净障),我们伴以观想来进行七支祈祷(即:七支供)。本篇七支祈祷文不是我们通常在大灌顶中念诵的版本,这个回向版本的偈颂摘自《普贤行愿品》。

#### 七支祈祷文

七支供的第一支是顶礼。怀着正念,即使对佛顶礼一次,也可以积累大量的福德。毕竟,一切唯心。如果我们能观想自己一个身体倍增至百万倍,数百万的我们在做数百万次的顶礼,那福德也会倍增。然后,我们可以观想自己的身体以这种方式倍增至百万,做数百万的顶礼,顶礼的不仅仅是一尊佛,而是过去、现

在、未来十方一切诸佛。当我们伴以如此这般的强而有力的观想,即使顶礼一次,也能积累大量的福德。

有身、语、意三类的顶礼。语的顶礼,指的是以优美的旋律来念诵,赞颂诸佛的伟大功德。意的顶礼,意味着观想宇宙间的每个原子(即:微尘)中,都充满着与宇宙微尘一样多的诸佛。如此观想或许听起来非同寻常,但它却易于实践——毕竟,一切唯心。依此方法,我们应观想整个宇宙都遍满诸佛。

七支供的第二支是做两种供养:普通供养和无上供养。普通供养是物质方面摆设的供养,诸如:鲜花、灯烛、香水、珍馐、音乐、熏香等等,同时也包括由心意方面而做的其他供养。无上供养是由圣者,即伟大的菩萨们所做的供养。我们要观想这一切,并将其供养给一切诸佛菩萨。

忏悔是祈愿文的第三支。从无始以来至今,由于自身的烦恼, 我们经由身、语、意已经造下了恶行或恶业。我们应该怀着真诚 的悔恨心,向诸佛菩萨忏悔。

第四支是随喜。我们应该随喜诸佛、菩萨、声闻、缘觉的一切事业,以及普通人(即:凡夫)的利他行为,这包含了你自己。任何人无论做何善行,无论大小,我们都要完全随喜,这意味着要无有竞争心与嫉妒心地护持每个人的善行。

第五支是请求一切诸佛转法轮。除非诸佛看到我们堪以接受珍贵的教法,否则佛不会转动法轮。释迦牟尼佛在菩提树下成觉后,并没有马上给予教导。他思维: "我已寻得甘露,但不能教给任何人,因为无人能领悟其深意(即:吾已获得甘露之妙法,纵于谁说他亦不了知,故当默然安住于林间)。"直到梵天王供养他一个千辐金轮,请佛转动法轮,他才开始给予教导。为了轮回中正经历巨大痛苦与苦难的一切有情众生,我们也要请一切诸佛转动法轮。

第六支是请求一切诸佛不入涅槃。诸佛与所有已超越世俗境 界者,都完全脱离了生老病死等等。为了普通众生所见的角度, 诸佛展演趋入般涅槃。为了一切有情众生,我们祈请一切诸佛不 入般涅槃,而是如微尘数之劫恒久住世。

通过践行七支祈愿文的前六支,我们能够积聚极大的功德。 趁它还新鲜,还没受自己恶业的影响时,我们应该将这些功德回向:为了一切有情众生而成佛。一旦功德被作了回向,它永远不会受到任何所谓"可能摧毁它的事物"的影响。事实上,它将持续倍增,因为我们已经为它指定了一个明确的目标。这个回向行为就是祈愿文的第七支。

你应伴以已描述的观想,背诵七支祈愿文。

#### 二、正行

到了正行部分,我们首先祈请阿弥陀佛来净化我们所有的障碍与恶业,以便我们往生极乐世界并获得即将成佛的授记。

按要求,我在这里讲授的践行不仅是诵经,还包括呼吸练习。观想呼气时,你的神识以白光的形式经过你的心脏,从你的右鼻孔呼出;然后,它进入阿弥陀佛的左鼻孔并降于其心间。观想由此你的心与阿弥陀佛的心融合。阿弥陀佛的身体由彩虹般的光构成,其形状与颜色非常清晰可见,但却是空性的。他体内并无器官——有点像气球。在他心脏的位置,有一月轮,上有种子字"舍"( § ),你的心以白光的形式融入其中。因此,你的心与阿弥陀佛的本初智慧如水与水混合般全然融为一体。

然后,你吸气时,观想白光从阿弥陀佛心间的种子字中发出,就像光来自光,光从佛的右鼻孔出来进入你的左鼻孔并融入你的心间。你的心与阿弥陀佛的本初智慧再次融在一起。

你呼吸时,观想两道光进进出出,这样的循环如同一条火带 的转动,你无需计数,这就是你如何观想。

#### 三、结行

现在我们接近练习的尾声。观想阿弥陀佛在你面前,阿弥陀佛被诸佛菩萨与传承咕噜们围绕。诸佛菩萨融入传承咕噜,传承咕噜们融入阿弥陀佛。你吸气时,阿弥陀佛融为光并融入你。以这种方法,诸佛、你的咕噜和你的心完完全全融为一体。然后,你要观想自己以阿弥陀佛形色示现,并且尽可能多地念诵这个咒语:

#### 嗡 阿弥德瓦 舍 梭哈

此后, 你应通篇念诵《普贤行愿品》。

之后,阿弥陀佛返回极乐世界。在你的前额、喉咙、心脏处显现嗡、阿、吽三个种子字作为保护。你睡觉时要怀着不散乱之心与往生极乐的强烈动机,右侧卧,面向西方,西方即极乐世界的所在方位。

此时,伴以"我的恶业已然净化"的强大信念,再次供养七 支祈祷文。你应放弃对身体、财富、亲属、朋友等等的贪执,这 些事物没有一个会永恒留存。总有一天,我们不得不离开这个世 界,无论我们是否准备就绪,我们不得不抛下一切。你应培养往 生极乐世界的强烈愿望,无惧轮回与恶道。白天,无论你做什么、去哪里,都应思维你就在极乐世界,并且与阿弥陀佛从未分离。

#### [法王念诵祈愿文]

#### 四、此项践行的利益

通过此践行,你今生不会遇到任何重大疾病、障碍或邪恶势力的干扰;你还会很长寿,并在死亡之际,由于阿弥陀佛的加持,你在中有中不会遭遇任何严重的痛苦、苦难或恐惧。

就像蛇蜕皮一样,我们更换了身体。这时,你的神识将不可 思议地在极乐世界的莲花中诞生。在那里,你能亲眼见到阿弥陀 佛并直接获授他的教导。一旦你往生极乐世界,就绝不会再堕入 恶道。

在佛刹,你会乐享无数优良品质。这些都是在记录佛语的可 靠佛经里找到的,确信无疑,你不会得不到这些。

#### 注释:

- [1]"buddhafield",佛学术语,指佛所住的住处,或佛教化之国土。又作佛土、佛国、佛国土、佛界、佛刹。从佛自身依正庄严来看,佛刹皆为清净庄严之地,《维摩诘经》佛言"随其心净,则佛土净";但从佛陀在所住世界所度众生自身的依报(所感环境)和正报(身心感得果报)来说,则有净土与秽土之分。比如;存在五浊或存在三恶道等,皆为秽土。
- [2]"pure realm",佛学术语,通常是指佛所居住或佛陀愿力所成的清净、庄严、殊胜、无五浊垢染的国土,故云净土。全称清净土、清净国土、清净佛刹。又作净刹、净界、净国、净方、净域、净世界、净妙土、妙土、净土。实相角度来说,清净的佛刹是无始以来就原本存在的,不清净的现相都是无明的产物,当无明断除以后,不清净的显现就会消失,清净的显现就会出现(见慈诚罗珠堪布语)。现相的角度来说,净土的有情众生无论是否已自心清净(八、九、十地),所感果报所见所闻所感的世界都是清净庄严、无有垢染的,佛愿力所成,具备条件的众生所感。
- [3] "guru"(梵)音译为"咕噜",藏文为"喇嘛",意为"老师",尤其是金刚乘的精神老师。在佛学术语中,一般译为"上师"。
- [4] 极乐世界,又称作西方极乐世界、安乐世界、善解世界、清泰世界、西方净土、阿弥陀佛净土,是佛教中阿弥陀佛成佛时,依因地修行所发四十八大愿所感之庄严、清净佛国净土。因阿弥陀佛独特的愿力,以及娑婆世界众生和阿弥陀佛有深厚的缘份,就娑婆众生普遍而言,临终往生极乐世界最为容易。
- [5] 三十二相是指一切诸佛身上的吉祥体相,它们是:足下平满相;足下千辐轮相;足跟广平相;手指纤长相;手足妙柔相;指间缦网相;足趺高满相;

睡如鹿王相;垂手过膝相;象马藏阴相;身色金黄相;皮肤润泽相;一孔一毛相;身形端正相;身毛上靡相(即,黑发竖起柔软右旋相);七处(两足、两手、两肩、颈项)端严相;上身如狮相;肩间结实圆满相;身庄严如菩提树,臂身等长相;背圆满相;品物得妙滋味相;颔颐如狮王相;四十齿相;齿整齐匀称相;齿密无缝相;齿净白相;广长舌相;声如梵天或杜鹃相;目黛黑相;睫如牛王相;额下眉间白毫如棉相;顶上肉髻相——引自《梵摩经》中对三十二相的描述。

[6] 八十随好,或称佛身上具备的细微标志,它们是:铜色指甲;指甲光泽 话度; 指甲凸起; 手指间无缝隙手指宽阔; 手指呈锥形; 筋脉不显; 筋脉无 结; 踝隐不现; 足平坦匀称; 步若狮王; 步若象王; 步若鹅王; 步若牛王; 转身必右; 步杰优雅; 步杰平稳; 妙藏身体; 身如抛光; 身量匀称; 身体清 净;身体光滑;身材圆满;宗筋茁壮;仪态妙严;步伐平稳;眼睛完美;青 春永驻;身无凹陷;身体宽阔;肌不松弛;四肢匀称;眼眸明澈;腹部浑圆; 腹部圆满; 无有肚腩; 腹部平坦不鼓起; 深深的肚脐; 肚脐右旋; 英俊非凡; 习惯清净; 体无痣癍; 手掌绵软; 掌纹清晰; 掌纹深刻; 掌纹很长; 脸不过长; 唇如赤铜;舌头柔软;舌头薄;舌头色红;声如雷霆;声音亲切温和;牙齿 浑圆; 牙齿锋利; 牙齿洁白; 牙齿整齐; 牙齿呈锥形; 鼻梁高耸; 鼻子洁净; 眼睛清澈修广; 睫毛稠密; 眼睛黑白分明, 如莲花瓣; 眉毛修长; 眉毛光滑; 眉毛柔顺;眉毛均匀;手修长;两耳大小相等;听觉完美;前额轮廓分明; 前额宽阔; 头广大; 头发乌黑如雄蜂; 头发浓密; 头发柔顺; 头发整齐有序; 不脱发;发香扑鼻;手脚上都有吉祥的标志,诸如辉煌盘长结与万字符——《藏 英佛教术语词典》,策柏仁增,藏文文献图书馆(这是根据九世纪在藏王赤 喇巴千的倡导下,由西藏译者起草的《佛典精解》。



■ 萨迦·赤干法王被尊为藏传佛教萨迦传承的第四十一任法主。法 王生于1945年,来自尊贵的昆氏家族。这一家族的祖先可追溯 到西藏历史的早期。该家族在十一世纪时创立了萨迦派。年轻 时,法王从众多卓越的大师和学者处接受了高强度的佛法训练, 包括了佛教哲学、禅定修习和修法仪轨等。

普遍地,法王被认为是文殊师利菩萨的化身,他是许多新生代佛法上师和行者的精神导师,并在东西方国家皆传授了萨迦派的核心教授——道果法。法王示现出了甚深的智慧与慈悲,他不辞辛劳地工作着,建立了大量的寺院、尼众院和教育机构,并将佛陀教法带给了世界各地的无数信众。



"萨迦传承" —— 把珍贵的萨迦教法 以您的母语精准圆满地传达于您

"The Sakya Tradition"—Delivering the Precious Sakya Teachings Accurately and Entirely in Your Native Languages

https://sakyatradition.org

2024©All Rights Reserved

版权归"萨迦传承"拥有