
萨迦·赤千法王（第 41 任萨迦·赤津）    著 萨迦·赤千法王（第 41 任萨迦·赤津）    著 

“萨迦传承”翻译小组 汉译“萨迦传承”翻译小组 汉译

Translated by “The Sakya Tradition” Translation Team Translated by “The Sakya Tradition” Translation Team 

“萨迦传承”出版“萨迦传承”出版

“The Sakya Tradition” Publications“The Sakya Tradition” Publications

对《照亮业果之镜》的阐示对《照亮业果之镜》的阐示





2026 © All Rights Reserved

本作品的提供受到《知识共享许可协议》（署名——非商业性使

用——禁止演绎）4.0 项下的著作权保护。本作品允许为合理使用

的目的而复制或印刷，但需保留完整作者署名。

不得为商业利益或个人金钱报酬之目的而使用本作品。

详情参阅《知识共享许可协议》。

“萨迦传承”出版

https://sakyatradition.org

电邮 : info@sakyatradition.org

微信公众号 : sakyatradition

微博 : sakyatradition

IG: the_sakya_tradition

Facebook: TheSakya 

Youtube: 萨迦传承 The Sakya Tradition

Soundcloud: the-sakya-tradition 

萨迦法藏：www.sakyatreasures.com

Twitter: Sakya_Tradition

结缘书籍（非卖品），严禁用作商业用途

https://sakyatradition.org
mailto:mailto:info%40sakyatradition.org?subject=


鸣 谢鸣 谢

尊圣的萨迦·赤千法王（第 41 任萨迦法王）于 2024 年 6 月 26 日，

应美国纽约大悲遍空寺之邀请，赐予此开示。本开示之英文文字稿由

“萨迦传承”于 2026 年整理、编辑并出版。“萨迦传承”为一非营

利组织，致力于保存并广泛弘扬荣耀的萨迦派珍贵法教；其翻译小组

亦将本篇开示译为中文。

本篇开示承蒙 Katherine Gaston、谢宝琼、谢宝萍、Maria Julia 

Silva 及陈氏家族慷慨赞助，谨此致以诚挚感谢。并感恩所有发心参与

整理与制作本篇开示的人员，感谢诸位所付出的努力与贡献。

以此功德，愿尊圣的第 41 任萨迦法王健康长寿、长久住世、法

轮常转。





目 录

导言：我们为何会体验快乐与悲苦？                                     1

论述                                                                                                   3   

结语                                                                                                 17



对《照亮业果之镜》的阐示

1

一切有情众生都在为求得自身幸福而努力着。然而，因为无

明，大多数众生只是在追逐这样那样的事物，反而为自己徒增了

更多的痛苦。没有人愿意承受痛苦，无论是宗教人士还是无信仰

者，是动物 [1] 还是人类，每一个众生皆愿离苦得乐。为此，许多

精神导师与天神都给予了各种不同的教诲。

世间存在许多不同宗教，都或多或少阐释了行为及其结果的

重要性。佛教在这一主题上有着最为详尽的教诲，这也是佛陀的

核心教法之一。理解业力至关重要，因为在这个存在无数众生的

宇宙中，我们无一不在体验快乐与悲伤、兴盛与衰亡，以及诸多

其他境遇。为何我们会体验这些？原因何在？又是谁创造了这一

切？依据佛法教导，并没有谁创造这一切，正是我们自身的行为，

造就了我们所体验的结果。

解说《照亮业果之镜》正文

今天我要讲解的这部论典名为《照亮业果之镜》，由卓衮·确

杰·八思巴（又译：八思巴·罗珠坚赞）所著，他是萨迦派祖

导言：我们为何会体验快乐与悲
苦？



对《照亮业果之镜》的阐示

2

师之一，亦是文殊菩萨的真实化身——曾示现的七位化身之一。

他也是第一位在异国他乡以各种不同语言、向不同传承信众传法

的藏地咕噜。他是一位卓异且非凡的人物。此论典乃是他在蒙古

和汉地游历时所撰写。时值元朝，汉地由蒙古皇帝统治。有一位

名叫真金的蒙古王子 [2]，祈请确杰·八思巴撰写这部关于业果的

论著。



对《照亮业果之镜》的阐示

3

此论典藏文原题为［藏文］，英译名为《照见业果之镜》。

顶礼咕噜与文殊师利菩萨。

［藏文］

此教法分三部分：前行、正行与结行。

前行：顶礼与立誓撰文

这两部分均以诗体（偈颂）的形式写成。在礼敬文中，法王

八思巴写道：

顶礼佛陀！您能详尽照见一切因行与其果，如其发生的那样，

看清它们如何细微地相互依存依缘显现；您能清晰洞明每一因、

每一果，如观己掌中纹一般；并且，出于极大悲心，您能向我

们确切地阐释：为何我们有这样的人生境遇，正面临当下的一

切——我们所有的痛苦与快乐。法王八思巴以这些词句，向我们

展演因果的佛陀致以礼敬。

论述



对《照亮业果之镜》的阐示

4

接下来是立誓撰写此文：

［藏文］

他写到，如果不明白因行与果报之间的关系，我们就无法知

道什么该取、什么要舍。为了消除这种无明，确杰·八思巴决意

阐明因行及果报的本质。

主体部分

主体部分，作为实际的教法，其自身又包含许多部分。

［藏文］

源自我们自心，有三种行为或业：身体的、语言的和心意的。

它们会引生三种果：令人不悦的、令人悦意的和中性的。令人悦

意的果报，例如长寿、健康、富足、成功等等。令人不悦的果报，

则包括痛苦、疾病、失败及其他所有的、众生不愿遭遇之事。中

性（即：无记）的果报，则被体验为既非愉悦也非痛苦的状态，

它们源于中性上的行为，例如端坐等等。

不善行被认为是导致不悦意果报的行为。有十种不善行：身

业三种、语业四种、意业三种。



对《照亮业果之镜》的阐示

5

十不善业：三种身不善业

1. 杀害上至人与天神的任何有情众生。凡是有意亲自为之

或者使人为之，无论通过何种方法——火、水、毒等——皆构成

“杀生”。

2. 偷窃任何东西，小至诸如针线等微不足道之物，大至珍贵

宝物，凡出于将他人之物据为己有的意图，并以任何手段为之——

无论是暗中窃取、公然抢劫还是欺诈瞒骗等方式——皆构成“不

与取”。

3. 邪淫，即与自身伴侣以外的任何对象发生任何形式的性

行为 [3]。

十不善业：四种语不善业

1. 妄语，为欺骗等意图而说不实之语。

2. 分裂性言论，即说挑拨关系、在个体之间（如：人与人）

或群体之间制造不和的话（即：离间语）。

3. 刺耳言辞，即说出不友善、能给他人的心灵造成痛苦或烦

恼的言辞（即：恶语）。



对《照亮业果之镜》的阐示

6

4. 绮语，意指唯一目的或后果就是滋长贪欲、嗔恨等烦恼的

言论。

十不善业：三种意不善业

1. 贪心，是指渴望占有他人或众生所拥有的一切美好事

物——无论是人、物，还是财产等——所生起的心念。

2.害心，即期望某位或某些其他众生遭遇坏事或不幸的念头。

3.邪见，即不信业果法则与轮回，不信“痛苦源于不善业”，

不信“安乐源于善业”等真相，或符合真相的道理。

以上即是十不善业。

十不善业的暂时结果与究竟结果

［藏文］

此处，他阐释了这些行为所引致的果报，即暂时果报和究竟

果报。暂时果报是指在今生便会成熟的果报。例如：

• 某人今生杀害生命，就会寿命短促，并体验身体疼痛和心

灵痛苦。



对《照亮业果之镜》的阐示

7

• 偷窃者，则会感召贫穷，财富耗尽。

•行邪淫者，会招致不和谐的人际关系，例如不幸的婚姻。

•说妄语者，则无人会信任他，且将反遭他人所骗。

•制造不和的人，会失去朋友。

•说恶语的人，总会听到令人不悦的言语作为回馈。

•心怀贪念者，将持续心神散乱，无法达成愿望。

• 怀有害心者，便会树敌众多——许多人也会反过来憎恨

他们。

•持邪见者，将无法寻获快乐。

这些果报今生就会经受，来世会更猛烈地成熟。

［藏文］

出于憎恨而杀生者，来世将堕入地狱道——即寒地狱、热地

狱或近边地狱之一——并在其中承受极大的痛苦。若因贪欲而杀

生者——如为夺取他人的财富等——将投生于饿鬼道，生于此道

的众生，会持续感受极度的饥饿与干渴。若因无明而杀生——如

把杀生作为娱乐——将导致转生为动物。



对《照亮业果之镜》的阐示

8

我们必须依靠教法来了解地狱道与饿鬼道，因为我们无法

亲自目睹，但我们却能亲眼目睹动物如何遭受痛苦。例如，只需

看看那些海鲜餐馆——那么多的动物在滚烫的铁锅中为活命而挣

扎，在沸水中被烹煮，如此等等。倘若我们也不得不面对这种痛苦，

又将如何能忍受？根本无法忍受的。其他动物被迫驮运重物，日

夜劳作，还要挨打。一旦它们再无用处，便遭屠宰，被人取食其肉。

动物们经受着巨大的痛苦。

不善业的例外情况

［藏文］

若能通过杀死一人而拯救百人的性命，你却未如此行事，那

么这百人将丧命。倘若你仅为救百人而杀那一人，且纯粹出于悲

心，那么此动机本身并非烦恼，它是对那百人的悲心。尽管因其

杀生性质而看似是不善业，但动机是良善的，因此其果报亦是善

的——即悦意之果。

十善业

［藏文］

十善业即是十不善业的反面。不杀生、不偷窃、不邪淫，此

为身之善业；不妄语、不两舌、不恶口，此为语之善业；不贪嫉、

不嗔（即：不怀害心）、不邪见，此为意之三善业。



对《照亮业果之镜》的阐示

9

善业的暂时果报和究竟果报

戒绝杀生，你将获得长寿、健康与幸福安乐。远离偷窃，你

将资财丰裕。不邪淫，你将有和谐的人际关系，比如婚姻幸福美满。

不妄语，则感得所言可信，为人所信。远离两舌，你将拥有许多

朋友。不恶口，人们会赞美你，常闻悦意之言。不绮语，你将生

活安宁，内心平和。不贪心，你会所求如愿，诸事顺遂。远离害

心，你将得到众人爱戴，不受怨敌侵害。不邪见，你将智慧增长，

趣入正道。这些善业的果报，在来世甚至会更为广大殊妙。

［藏文］

愚痴较重者会投生为人，嗔恚较重者会投生于非天道成为阿

修罗，贪欲较重者将投生于天道。若所有烦恼断尽，即能证得涅槃。

而若以善巧方便行持这一切，即成为证得究竟觉悟之因。

［藏文］

一个人若能不耽于贪、嗔、痴，并具足信心、慈心、悲心与

菩提心，继而践行六波罗蜜——布施、持戒、安忍、精进、静虑、

智慧——那么在此生中，通过身口意三门，他将唯造善业。

你将拥有所有暂时的财富，尤其得投生善趣之喜乐；身体健

康以能如愿满足所求；内心安宁，并远离无明——这些果报今生

即可成熟。



对《照亮业果之镜》的阐示

10

于来世，则将享有一切荣耀与声誉，身的功德，卓越事业，

禅定功德，遍知智慧，神通，无畏，得见真相，繁荣昌盛——这

即行善的究竟果报。

戒除不善业、践行善业的重要性

因此，戒除不善业与践行善业至关重要。即便是一个很小的

不善业，也可能招致深重的果报，犹如星星之火，可以燎原。同时，

小的善业也会积累，如滴水终能盈满大海。

我们通常认为，自己的苦乐都是由外在的力量——即他人、

鬼神或种种外物——所造就的。但实际上，这一切实则仅由我们

自心所造，比如：痛苦皆是由自身烦恼所造。若我们真心渴求

快乐，就必须戒绝不善行，并践行善行。我们都会祈愿自己能健

康、长寿、富足、成功等等。祈愿固然重要——它也的确会得到

回应——但最根本的仍在于实际践行，也就是戒绝不善，践行善

法。这是唯一能百分之百保证实现你所愿之乐果的方法。

善业的例外情况

［藏文］

正如某些行为看似不善业，实则为善业；同样，有些行为看

似是善，实则不是。例如，布施通常是善，但故意将牲畜送给屠夫，

就是不善业。因为这些动物会被宰杀，其果报必将是痛苦。



对《照亮业果之镜》的阐示

11

临终之时：引业

［藏文］

即使你此生造作了诸多不善业，若在临终时能生起善念——

如慈悲、宽容、宽恕等——那么从此生到来世的“投生”中（称

为“投生”，是因神识并非自主选择，只是被自身所积业力牵引

所“抛掷”），你仍将转生于善道。

然而，由于你已积累的不善业，其“圆满业”（简称：满业）

或称果报将是不善的、不悦意的。因此，即使你投生到了三善道

之一的人道，也仍将经受疾病、贫穷及其他各种形式的不悦意或

痛苦，例如在人际关系等方面。不欲之事总会发生；你将无法达

成心愿，诸如此类。

之所以你会受苦，是因为你过往行为的满业是不善的，这意

味着其本质即是痛苦与不悦意。

［藏文］

同理，若即便你此生积累了福德或善业，但若在此生与来世

的交接之际起了不善念——如愤怒、嗔恨、嫉妒等——那么，此

恶念成为“能引业”（简称：引业），将导致转生恶道。

然而因你往昔曾造的善业，你仍将在恶道中投生于较优越的

处境——如成为龙王，或罗刹之主等。



对《照亮业果之镜》的阐示

12

若引业与满业皆为不善，则必堕恶道，受诸苦报；若引业与

满业皆为善，则得转生善道，享受福乐。

［藏文］

我们大多数人既行善业，也造不善业，混杂而行，因此所得

果报也呈现善恶交织的状态。我们时而体验喜乐，时而经受痛苦；

时而健康，时而又生病，如此等等。依据业行的轻重程度，其果报，

或在今生成熟，或于来世成熟。业力极为强大，即使历时久远，

其果报也必将成熟。最终，所造作之业必定会成熟，且唯成熟于

造业者自身。然而，外缘（即：外在条件）仍可能对果报的成熟

产生一定影响。

［藏文］

若你种下稻种，收获的便是稻谷；若播下麦种，收获的便是

小麦。同理，若造善业，果报便是安乐；若造不善业，果报便是

不幸或痛苦。

［藏文］

由强有力的对境、行动与动机所生之果，纵是佛陀也无法改

变。业行是如此有力，以至于连佛陀亦无法拯救你，唯有你自己

才能拯救自己。



对《照亮业果之镜》的阐示

13

菩提心与证悟空性智慧的力量

［藏文］

菩提心的力量如此强大，足以对治一切不善业，甚至能对治

极为严重的恶业——即无间罪。而证悟空性的智慧，同样能够对

治不善业。

有一则故事：一位国王杀害了自己的父母，随后陷入了巨大

的痛苦与悔恨之中。佛陀来到他面前时，国王恳求佛陀拯救他。

佛陀说，自己做不到——即便是千佛也无法拯救他。国王闻言后

极度震惊，当场昏厥。

随后，文殊菩萨来到他身边，洒水使他苏醒，并询问缘由。

国王便解释说自己犯下了无间重罪，且得知佛陀也无法施救，自

己未来必将承受可怕的苦报。文殊菩萨告诉他，纵使千佛也无法

将他从自身业果中解救出来；但紧接着开示说，这是因为不善业

并非真实实存。籍此因缘，国王对空性——这一究竟见地——生

起了一些体验。经如是思维及体悟后，他的一切不善业被彻底地

净除了。

菩提心，即觉悟之心，连同空性智慧的力量极为强大，即便

是犯下无间重罪者，也能够藉此得以净化。佛陀无法将你净化，

但你却可以通过生起觉悟之心与空性见，来净化自己的不善业。



对《照亮业果之镜》的阐示

14

［藏文］

如果你明了因果的细节，便会认识到断恶修善的重要；你便

会懂得何事应为，何事不应为。明眼之人不会从悬崖坠落，盲目

之人却必然堕入深渊。若能了知因、缘及其果报，便如同具足慧眼，

能洞见业果正见，这样的人绝不会堕入恶道。通达此理并依之而

行者，纵经千生万世，也永不堕落恶趣。

［藏文］

即便造下哪怕微小的不善业，也应即刻追悔并行持忏悔，不

应让其未经忏悔就让这一天过去。每当行持善业之后，也应即刻

随喜并将此功德回向。若能如此而行，不善业的力量便会减弱，

善业的力量则会增长。最终，你便将能证得遍知一切的智慧。

［藏文］

万法皆空：证悟究竟见地

有两种真理：相对的真理，即世俗谛，以及终极的真理，即

胜义谛。

世俗谛即我们当下所经历的生活。在这个相对的层面，因果

法则及相互依存的缘起法则确实存在。理解此理的最佳方式，是

通过电视的例子来说明：要让图像显现在电视上，需众多条件俱



对《照亮业果之镜》的阐示

15

足——线路、电子元件、电力等。缘起相依亦如是，当体验世俗

谛所需的诸因缘汇聚具足时，我们所经历的此生现相便得以显现；

然而，在究竟胜义层面，万法皆空。

空性并非指虚空般的空无，或一无所有，譬如一个“空”罐

子或“空”房子。空性与光明不可分割，此二者虽为不同面向，

却密不可分，就如同火与火之热性一般。当你证悟明空不二，万

法便远离了所有的造作戏论。“有”亦为邪见（谬见），“无”

亦为邪见（谬见）。实相超越有与无，超越既有又无，也超越非

有非无。

这种究竟见地，非以世俗相对的心识可思量，也无法以言语

文字来解释。佛陀证悟到，并无一个实存的“心”可以在任何处

被找到，然而与此同时，万法又无不是心——这正是轮回与涅槃

的根本。

［藏文］

这种缘起相依的见地是极为重要的。你若能理解了这点，便

是走上正途。

总结

［藏文］



对《照亮业果之镜》的阐示

16

在此，法王八思巴解释道，名为真金的蒙古王子请求他撰写

此文，并描述王子的品格：他虽年轻但已成年；虽富有却更珍视

学修佛法；地位尊贵却毫无骄慢；虽贵为蒙古皇帝之子，却仍保

持谦逊。

接着，法王八思巴表示，他撰写此文是依据尊贵咕噜的教言。

该师通达一切经论之义，并具足辨析佛陀教法的智慧。这描述的，

正是由法王八思巴自己的这位老师，为他传授了这些珍贵教法。

［藏文］

最后，他写道：以撰写此书的善根功德，愿一切众生都能舍

弃对不善业的沉溺，并得以践行佛陀所欢喜之道——此道即是

善业。

［藏文］

他以诗体写道：佛陀之法犹如珍宝——如金、银等。正如金

匠将黄金锻造成宝物，譬如明镜；同理，愿一切有情众生亦能在

法王八思巴所著本文之明镜中，照见佛陀关于因果的教言。

［藏文］

此处，法王八思巴表明自己是作者，且表示自己通晓因明学

与教法。他撰写此论，旨在阐明业与其果之明镜。



对《照亮业果之镜》的阐示

17

教言至此圆满。我选择本书，是因为在开始更高深的教学之

前，我们首先需要成为一个良善之人，这是根本。所谓一个良善

之人，即戒绝不善业并践行善业之人。

无论是否为佛教徒，或是否有信仰，只要你是一个良善之人，

便能在今生与来世体验到安乐。即便你不相信来世，但若能行持

善业，仍可在今生感受安乐。

理解因果至关重要。我相信许多宗教——如印度教、基督教、

伊斯兰教——都提及我们行为的因与果，也就是我们所说的业力

法则。然而在佛教中，业力法则是最核心的教义之一。佛教对业

力的教导极为精确：你若未造作某种行为（业），便不会遭遇相

应果报；你若造作了某种行为（业），果报必将成熟，且唯由造

业者自身承受——即便历经千年。业力是根本教法，理解它至关

重要，如此我们方能如法行持。至此，本次教学圆满。

结语



对《照亮业果之镜》的阐示

18

编注：

[1] 又译旁生。

[2] 孛儿只斤·真金，忽必烈次子，1243年生，后为元裕宗。

[3] 邪淫，也就是不正当的性行为，在佛法中的定义包括：与自身伴侣以外的

任何对象（甚至可能包括非人类的众生）发生任何形式的性行为；以及即便

对象是自身伴侣，但性行为的方式不正当，也属于邪淫。





“萨迦传承”—— 把珍贵的萨迦教法“萨迦传承”—— 把珍贵的萨迦教法

以您的母语精准圆满地传达于您以您的母语精准圆满地传达于您

“The Sakya Tradition”—Delivering the “The Sakya Tradition”—Delivering the 
Precious Sakya Teachings Accurately Precious Sakya Teachings Accurately 
and Entirely in Your Native Languagesand Entirely in Your Native Languages

https://sakyatradition.orghttps://sakyatradition.org

2026 ©All Rights Reserved2026 ©All Rights Reserved

版权归“萨迦传承”拥有版权归“萨迦传承”拥有

萨迦 •赤千法王被尊为藏传佛教萨迦传承的第四十一任法主。法
王生于 1945 年，来自尊贵的昆氏家族。这一家族的祖先可追溯
到西藏历史的早期。该家族在十一世纪时创立了萨迦派。年轻
时，法王从众多卓越的大师和学者处接受了高强度的佛法训练，
包括了佛教哲学、禅定修习和修法仪轨等。

普遍地，法王被认为是文殊师利菩萨的化身，他是许多新生代
佛法上师和行者的精神导师，并在东西方国家皆传授了萨迦派
的核心教授——道果法。法王示现出了甚深的智慧与慈悲，他
不辞辛劳地工作着，建立了大量的寺院、尼众院和教育机构，
并将佛陀教法带给了世界各地的无数信众。

https://sakyatradition.org

