
薩迦·赤千法王（第 41 任薩迦·赤津）    著 薩迦·赤千法王（第 41 任薩迦·赤津）    著 

對《照亮業果之鏡》的闡示對《照亮業果之鏡》的闡示

Translated by “The Sakya Tradition” Translation Team Translated by “The Sakya Tradition” Translation Team “The Sakya Tradition” Publications“The Sakya Tradition” Publications

「薩迦傳承」翻譯小組 漢譯「薩迦傳承」翻譯小組 漢譯 「薩迦傳承」出版「薩迦傳承」出版





2026 © All Rights Reserved

本作品的提供受到《知識共用許可協議》（署名——非商業性使

用——禁止演繹）4.0 項下的著作權保護。本作品允許為合理使用

的目的而複製或印刷，但需保留完整作者署名。

不得為商業利益或個人金錢報酬之目的而使用本作品。

詳情參閱《知識共用許可協議》。

「薩迦傳承」出版

https://sakyatradition.org

電郵 : info@sakyatradition.org

微信公眾號 : sakyatradition

微博 : sakyatradition

IG: the_sakya_tradition

Facebook: TheSakya 

Youtube: The Sakya Tradition 薩迦傳承

Soundcloud: the-sakya-tradition

Twitter: Sakya_Tradition

結緣書籍（非賣品），嚴禁用作商業用途

https://sakyatradition.org
mailto:mailto:info%40sakyatradition.org?subject=


鳴 謝鳴 謝

尊聖的薩迦·赤千法王（第 41 任薩迦法王）於 2024 年 6 月 26 日，

應美國紐約大悲遍空寺之邀請，賜予此開示。本開示之英文文字稿由

「薩迦傳承」於 2026 年整理、編輯並出版。「薩迦傳承」為一非營

利組織，致力於保存並廣泛弘揚榮耀的薩迦派珍貴法教；其翻譯小組

亦將本篇開示譯為中文。

本篇開示承蒙 Katherine Gaston、謝寶瓊、謝寶萍、Maria Julia 

Silva 及陳氏家族慷慨贊助，謹此致以誠摯感謝。並感恩所有發心參與

整理與製作本篇開示的人員，感謝諸位所付出的努力與貢獻。

以此功德，願尊聖的第 41 任薩迦法王健康長壽、長久住世、法

輪常轉。





目 錄

導言：我們為何會體驗快樂與悲苦？                                     1

論述                                                                                                   3   

結語                                                                                                 17



對《照亮業果之鏡》的闡示

1

一切有情眾生都在為求得自身幸福而努力著。然而，因為無

明，大多數眾生只是在追逐這樣那樣的事物，反而為自己徒增了

更多的痛苦。沒有人願意承受痛苦，無論是宗教人士還是無信仰

者，是動物 [1] 還是人類，每一個眾生皆願離苦得樂。為此，許多

精神導師與天神都給予了各種不同的教誨。

世間存在許多不同宗教，都或多或少闡釋了行為及其結果的

重要性。佛教在這一主題上有著最為詳盡的教誨，這也是佛陀的

核心教法之一。理解業力至關重要，因為在這個存在無數眾生的

宇宙中，我們無一不在體驗快樂與悲傷、興盛與衰亡，以及諸多

其他境遇。為何我們會體驗這些？原因何在？又是誰創造了這一

切？依據佛法教導，並沒有誰創造這一切，正是我們自身的行為，

造就了我們所體驗的結果。

解說《照亮業果之鏡》正文

今天我要講解的這部論典名為《照亮業果之鏡》，由卓袞·確

傑·八思巴（又譯：八思巴·羅珠堅贊）所著，他是薩迦派祖師

導言：我們為何會體驗快樂與悲
苦？



對《照亮業果之鏡》的闡示

2

之一，亦是文殊菩薩的真實化身——曾示現的七位化身之一。他

也是第一位在異國他鄉以各種不同語言、向不同傳承信眾傳法的

藏地咕嚕。他是一位卓異且非凡的人物。此論典乃是他在蒙古和

漢地遊歷時所撰寫。時值元朝，漢地由蒙古皇帝統治。有一位名

叫真金的蒙古王子 [2]，祈請確傑·八思巴撰寫這部關於業果的論

著。



對《照亮業果之鏡》的闡示

3

此論典藏文原題為［藏文］，英譯名為《照見業果之鏡》。

頂禮咕嚕與文殊師利菩薩。

［藏文］

此教法分三部分：前行、正行與結行。

前行：頂禮與立誓撰文

這兩部分均以詩體（偈頌）的形式寫成。在禮敬文中，法王

八思巴寫道：

頂禮佛陀！您能詳盡照見一切因行與其果，如其發生的那樣，

看清它們如何細微地相互依存依緣顯現；您能清晰洞明每一因、

每一果，如觀己掌中紋一般；並且，出於極大悲心，您能向我們

確切地闡釋：為何我們有這樣的人生境遇，正面臨當下的一切——

我們所有的痛苦與快樂。法王八思巴以這些詞句，向我們展演因

果的佛陀致以禮敬。

論述



對《照亮業果之鏡》的闡示

4

接下來是立誓撰寫此文：

［藏文］

他寫到，如果不明白因行與果報之間的關係，我們就無法知

道什麼該取、什麼要舍。為了消除這種無明，確傑·八思巴決意

闡明因行及果報的本質。

主體部分

主體部分，作為實際的教法，其自身又包含許多部分。

［藏文］

源自我們自心，有三種行為或業：身體的、語言的和心意的。

它們會引生三種果：令人不悅的、令人悅意的和中性的。令人悅

意的果報，例如長壽、健康、富足、成功等等。令人不悅的果報，

則包括痛苦、疾病、失敗及其他所有的、眾生不願遭遇之事。中

性（即：無記）的果報，則被體驗為既非愉悅也非痛苦的狀態，

它們源於中性上的行為，例如端坐等等。

不善行被認為是導致不悅意果報的行為。有十種不善行：身

業三種、語業四種、意業三種。



對《照亮業果之鏡》的闡示

5

十不善業：三種身不善業

1. 殺害上至人與天神的任何有情眾生。凡是有意親自為之或

者使人為之，無論通過何種方法——火、水、毒等——皆構成

「殺生」。

2. 偷竊任何東西，小至諸如針線等微不足道之物，大至珍貴

寶物，凡出於將他人之物據為己有的意圖，並以任何手段為之——

無論是暗中竊取、公然搶劫還是欺詐瞞騙等方式——皆構成「不

與取」。

3. 邪淫，即與自身伴侶以外的任何對象發生任何形式的性

行為 [3]。

十不善業：四種語不善業

1. 妄語，為欺騙等意圖而說不實之語。

2. 分裂性言論，即說挑撥關係、在個體之間（如：人與人）

或群體之間製造不和的話（即：離間語）。

3. 刺耳言辭，即說出不友善、能給他人的心靈造成痛苦或煩

惱的言辭（即：惡語）。



對《照亮業果之鏡》的闡示

6

4. 綺語，意指唯一目的或後果就是滋長貪欲、嗔恨等煩惱的

言論。

十不善業：三種意不善業

1. 貪心，是指渴望佔有他人或眾生所擁有的一切美好事

物——無論是人、物，還是財產等——所生起的心念。

2.害心，即期望某位或某些其他眾生遭遇壞事或不幸的念頭。

3.邪見，即不信業果法則與輪迴，不信「痛苦源於不善業」，

不信「安樂源於善業」等真相，或符合真相的道理。

以上即是十不善業。

十不善業的暫時結果與究竟結果

［藏文］

此處，他闡釋了這些行為所引致的果報，即暫時果報和究竟

果報。暫時果報是指在今生便會成熟的果報。例如：

• 某人今生殺害生命，就會壽命短促，並體驗身體疼痛和心

靈痛苦。



對《照亮業果之鏡》的闡示

7

• 偷竊者，則會感召貧窮，財富耗盡。

•行邪淫者，會招致不和諧的人際關係，例如不幸的婚姻。

•說妄語者，則無人會信任他，且將反遭他人所騙。

•製造不和的人，會失去朋友。

•說惡語的人，總會聽到令人不悅的言語作為回饋。

•心懷貪念者，將持續心神散亂，無法達成願望。

• 懷有害心者，便會樹敵眾多——許多人也會反過來憎恨

他們。

•持邪見者，將無法尋獲快樂。

這些果報今生就會經受，來世會更猛烈地成熟。

［藏文］

出於憎恨而殺生者，來世將墮入地獄道——即寒地獄、熱地

獄或近邊地獄之一——並在其中承受極大的痛苦。若因貪欲而殺

生者——如為奪取他人的財富等——將投生於餓鬼道，生於此道

的眾生，會持續感受極度的饑餓與乾渴。若因無明而殺生——如

把殺生作為娛樂——將導致轉生為動物。



對《照亮業果之鏡》的闡示

8

我們必須依靠教法來瞭解地獄道與餓鬼道，因為我們無法

親自目睹，但我們卻能親眼目睹動物如何遭受痛苦。例如，只需

看看那些海鮮餐館——那麼多的動物在滾燙的鐵鍋中為活命而掙

扎，在沸水中被烹煮，如此等等。倘若我們也不得不面對這種痛苦，

又將如何能忍受？根本無法忍受的。其他動物被迫馱運重物，日

夜勞作，還要挨打。一旦它們再無用處，便遭屠宰，被人取食其肉。

動物們經受著巨大的痛苦。

不善業的例外情況

［藏文］

若能通過殺死一人而拯救百人的性命，你卻未如此行事，那

麼這百人將喪命。倘若你僅為救百人而殺那一人，且純粹出於悲

心，那麼此動機本身並非煩惱，它是對那百人的悲心。儘管因其

殺生性質而看似是不善業，但動機是良善的，因此其果報亦是善

的——即悅意之果。

十善業

［藏文］

十善業即是十不善業的反面。不殺生、不偷竊、不邪淫，此

為身之善業；不妄語、不兩舌、不惡口，此為語之善業；不貪嫉、

不嗔（即：不懷害心）、不邪見，此為意之三善業。



對《照亮業果之鏡》的闡示

9

善業的暫時果報和究竟果報

戒絕殺生，你將獲得長壽、健康與幸福安樂。遠離偷竊，你

將資財豐裕。不邪淫，你將有和諧的人際關係，比如婚姻幸福美滿。

不妄語，則感得所言可信，為人所信。遠離兩舌，你將擁有許多

朋友。不惡口，人們會讚美你，常聞悅意之言。不綺語，你將生

活安寧，內心平和。不貪心，你會所求如願，諸事順遂。遠離害

心，你將得到眾人愛戴，不受怨敵侵害。不邪見，你將智慧增長，

趣入正道。這些善業的果報，在來世甚至會更為廣大殊妙。

［藏文］

愚癡較重者會投生為人，嗔恚較重者會投生於非天道成為阿

修羅，貪欲較重者將投生於天道。若所有煩惱斷盡，即能證得涅槃。

而若以善巧方便行持這一切，即成為證得究竟覺悟之因。

［藏文］

一個人若能不耽於貪、嗔、癡，並具足信心、慈心、悲心與

菩提心，繼而踐行六波羅蜜——佈施、持戒、安忍、精進、靜慮、

智慧——那麼在此生中，通過身口意三門，他將唯造善業。

你將擁有所有暫時的財富，尤其得投生善趣之喜樂；身體健

康以能如願滿足所求；內心安寧，並遠離無明——這些果報今生

即可成熟。



對《照亮業果之鏡》的闡示

10

於來世，則將享有一切榮耀與聲譽，身的功德，卓越事業，

禪定功德，遍知智慧，神通，無畏，得見真相，繁榮昌盛——這

即行善的究竟果報。

戒除不善業、踐行善業的重要性

因此，戒除不善業與踐行善業至關重要。即便是一個很小的

不善業，也可能招致深重的果報，猶如星星之火，可以燎原。同時，

小的善業也會積累，如滴水終能盈滿大海。

我們通常認為，自己的苦樂都是由外在的力量——即他人、

鬼神或種種外物——所造就的。但實際上，這一切實則僅由我們

自心所造，比如：痛苦皆是由自身煩惱所造。若我們真心渴求快樂，

就必須戒絕不善行，並踐行善行。我們都會祈願自己能健康、長

壽、富足、成功等等。祈願固然重要——它也的確會得到回應——

但最根本的仍在於實際踐行，也就是戒絕不善，踐行善法。這是

唯一能百分之百保證實現你所願之樂果的方法。

善業的例外情況

［藏文］

正如某些行為看似不善業，實則為善業；同樣，有些行為看

似是善，實則不是。例如，佈施通常是善，但故意將牲畜送給屠夫，

就是不善業。因為這些動物會被宰殺，其果報必將是痛苦。



對《照亮業果之鏡》的闡示

11

臨終之時：引業

［藏文］

即使你此生造作了諸多不善業，若在臨終時能生起善念——

如慈悲、寬容、寬恕等——那麼從此生到來世的「投生」中（稱為「投

生」，是因神識並非自主選擇，只是被自身所積業力牽引所「拋

擲」），你仍將轉生於善道。

然而，由於你已積累的不善業，其「圓滿業」（簡稱：滿業）

或稱果報將是不善的、不悅意的。因此，即使你投生到了三善道

之一的人道，也仍將經受疾病、貧窮及其他各種形式的不悅意或

痛苦，例如在人際關係等方面。不欲之事總會發生；你將無法達

成心願，諸如此類。

之所以你會受苦，是因為你過往行為的滿業是不善的，這意

味著其本質即是痛苦與不悅意。

［藏文］

同理，若即便你此生積累了福德或善業，但若在此生與來世

的交接之際起了不善念——如憤怒、嗔恨、嫉妒等——那麼，此

惡念成為「能引業」（簡稱：引業），將導致轉生惡道。

然而因你往昔曾造的善業，你仍將在惡道中投生於較優越的

處境——如成為龍王，或羅刹之主等。



對《照亮業果之鏡》的闡示

12

若引業與滿業皆為不善，則必墮惡道，受諸苦報；若引業與

滿業皆為善，則得轉生善道，享受福樂。

［藏文］

我們大多數人既行善業，也造不善業，混雜而行，因此所得

果報也呈現善惡交織的狀態。我們時而體驗喜樂，時而經受痛苦；

時而健康，時而又生病，如此等等。依據業行的輕重程度，其果報，

或在今生成熟，或於來世成熟。業力極為強大，即使歷時久遠，

其果報也必將成熟。最終，所造作之業必定會成熟，且唯成熟於

造業者自身。然而，外緣（即：外在條件）仍可能對果報的成熟

產生一定影響。

［藏文］

若你種下稻種，收穫的便是稻穀；若播下麥種，收穫的便是

小麥。同理，若造善業，果報便是安樂；若造不善業，果報便是

不幸或痛苦。

［藏文］

由強有力的對境、行動與動機所生之果，縱是佛陀也無法改

變。業行是如此有力，以至於連佛陀亦無法拯救你，唯有你自己

才能拯救自己。



對《照亮業果之鏡》的闡示

13

菩提心與證悟空性智慧的力量

［藏文］

菩提心的力量如此強大，足以對治一切不善業，甚至能對治

極為嚴重的惡業——即無間罪。而證悟空性的智慧，同樣能夠對

治不善業。

有一則故事：一位國王殺害了自己的父母，隨後陷入了巨大

的痛苦與悔恨之中。佛陀來到他面前時，國王懇求佛陀拯救他。

佛陀說，自己做不到——即便是千佛也無法拯救他。國王聞言後

極度震驚，當場昏厥。

隨後，文殊菩薩來到他身邊，灑水使他蘇醒，並詢問緣由。

國王便解釋說自己犯下了無間重罪，且得知佛陀也無法施救，自

己未來必將承受可怕的苦報。文殊菩薩告訴他，縱使千佛也無法

將他從自身業果中解救出來；但緊接著開示說，這是因為不善業

並非真實實存。籍此因緣，國王對空性——這一究竟見地——生

起了一些體驗。經如是思維及體悟後，他的一切不善業被徹底地

淨除了。

菩提心，即覺悟之心，連同空性智慧的力量極為強大，即便

是犯下無間重罪者，也能夠藉此得以淨化。佛陀無法將你淨化，

但你卻可以通過生起覺悟之心與空性見，來淨化自己的不善業。



對《照亮業果之鏡》的闡示

14

［藏文］

如果你明瞭因果的細節，便會認識到斷惡修善的重要；你便

會懂得何事應為，何事不應為。明眼之人不會從懸崖墜落，盲目

之人卻必然墮入深淵。若能了知因、緣及其果報，便如同具足慧眼，

能洞見業果正見，這樣的人絕不會墮入惡道。通達此理並依之而

行者，縱經千生萬世，也永不墮落惡趣。

［藏文］

即便造下哪怕微小的不善業，也應即刻追悔並行持懺悔，不

應讓其未經懺悔就讓這一天過去。每當行持善業之後，也應即刻

隨喜並將此功德迴向。若能如此而行，不善業的力量便會減弱，

善業的力量則會增長。最終，你便將能證得遍知一切的智慧。

［藏文］

萬法皆空：證悟究竟見地

有兩種真理：相對的真理，即世俗諦，以及終極的真理，即

勝義諦。

世俗諦即我們當下所經歷的生活。在這個相對的層面，因果

法則及相互依存的緣起法則確實存在。理解此理的最佳方式，是

通過電視的例子來說明：要讓圖像顯現在電視上，需眾多條件俱



對《照亮業果之鏡》的闡示

15

足——線路、電子元件、電力等。緣起相依亦如是，當體驗世俗

諦所需的諸因緣彙聚具足時，我們所經歷的此生現相便得以顯現；

然而，在究竟勝義層面，萬法皆空。

空性並非指虛空般的空無，或一無所有，譬如一個「空」罐

子或「空」房子。空性與光明不可分割，此二者雖為不同面向，

卻密不可分，就如同火與火之熱性一般。當你證悟明空不二，萬

法便遠離了所有的造作戲論。「有」亦為邪見（謬見），「無」

亦為邪見（謬見）。實相超越有與無，超越既有又無，也超越非

有非無。

這種究竟見地，非以世俗相對的心識可思量，也無法以言語

文字來解釋。佛陀證悟到，並無一個實存的「心」可以在任何處

被找到，然而與此同時，萬法又無不是心——這正是輪迴與涅槃

的根本。

［藏文］

這種緣起相依的見地是極為重要的。你若能理解了這點，便

是走上正途。

總結

［藏文］



對《照亮業果之鏡》的闡示

16

在此，法王八思巴解釋道，名為真金的蒙古王子請求他撰寫

此文，並描述王子的品格：他雖年輕但已成年；雖富有卻更珍視

學修佛法；地位尊貴卻毫無驕慢；雖貴為蒙古皇帝之子，卻仍保

持謙遜。

接著，法王八思巴表示，他撰寫此文是依據尊貴咕嚕的教言。

該師通達一切經論之義，並具足辨析佛陀教法的智慧。這描述的，

正是由法王八思巴自己的這位老師，為他傳授了這些珍貴教法。

［藏文］

最後，他寫道：以撰寫此書的善根功德，願一切眾生都能捨

棄對不善業的沉溺，並得以踐行佛陀所歡喜之道——此道即是善

業。

［藏文］

他以詩體寫道：佛陀之法猶如珍寶——如金、銀等。正如金

匠將黃金鍛造成寶物，譬如明鏡；同理，願一切有情眾生亦能在

法王八思巴所著本文之明鏡中，照見佛陀關於因果的教言。

［藏文］

此處，法王八思巴表明自己是作者，且表示自己通曉因明學

與教法。他撰寫此論，旨在闡明業與其果之明鏡。



對《照亮業果之鏡》的闡示

17

教言至此圓滿。我選擇本書，是因為在開始更高深的教學之

前，我們首先需要成為一個良善之人，這是根本。所謂一個良善

之人，即戒絕不善業並踐行善業之人。

無論是否為佛教徒，或是否有信仰，只要你是一個良善之人，

便能在今生與來世體驗到安樂。即便你不相信來世，但若能行持

善業，仍可在今生感受安樂。

理解因果至關重要。我相信許多宗教——如印度教、基督教、

伊斯蘭教——都提及我們行為的因與果，也就是我們所說的業力

法則。然而在佛教中，業力法則是最核心的教義之一。佛教對業

力的教導極為精確：你若未造作某種行為（業），便不會遭遇相

應果報；你若造作了某種行為（業），果報必將成熟，且唯由造

業者自身承受——即便歷經千年。業力是根本教法，理解它至關

重要，如此我們方能如法行持。至此，本次教學圓滿。

結語



對《照亮業果之鏡》的闡示

18

编注：

[1] 又译旁生。

[2] 孛儿只斤·真金，忽必烈次子，1243年生，后为元裕宗。

[3] 邪淫，也就是不正当的性行为，在佛法中的定义包括：与自身伴侣以外的

任何对象（甚至可能包括非人类的众生）发生任何形式的性行为；以及即便

对象是自身伴侣，但性行为的方式不正当，也属于邪淫。





薩迦 •赤千法王被尊為藏傳佛教薩迦傳承的第四十一任法主。法
王生於 1945 年，來自尊貴的昆氏家族。這一家族的祖先可追溯
到西藏歷史的早期。該家族在十一世紀時創立了薩迦派。年輕
時，法王從眾多卓越的大師和學者處接受了高強度的佛法訓練，
包括了佛教哲學、禪定修習和修法儀軌等。

普遍地，法王被認為是文殊師利菩薩的化身，他是許多新生代
佛法上師和行者的精神導師，並在東西方國家皆傳授了薩迦派
的核心教授——道果法。法王示現出了甚深的智慧與慈悲，他
不辭辛勞地工作著，建立了大量的寺院、尼眾院和教育機構，
並將佛陀教法帶給了世界各地的無數信眾。

「「薩迦傳承薩迦傳承」」—— 把珍貴的薩迦教法—— 把珍貴的薩迦教法

以您的母語精准圓滿地傳達於您以您的母語精准圓滿地傳達於您
“The Sakya Tradition”—Delivering the “The Sakya Tradition”—Delivering the 
Precious Sakya Teachings Accurately Precious Sakya Teachings Accurately 
and Entirely in Your Native Languagesand Entirely in Your Native Languages

https://sakyatradition.orghttps://sakyatradition.org

2026 ©All Rights Reserved2026 ©All Rights Reserved

版權歸「薩迦傳承」擁有版權歸「薩迦傳承」擁有

https://sakyatradition.org

